# Meditation Monthly International

# El Agni Yoga y el Sacrificio

#### EL LIBRO DEL SACRIFICIO (de La Lamada)

353. ¿Por qué poder obtendrás fuerza?

¿Cómo lograrás el cumplimiento de Nuestro Trabajo? Por el poder a Nosotros dado.

¿Hablaré de poder cuando toda insensatez, toda ignorancia,

toda vanidad se esfuerzan por él?

Pero Yo digo y afirmo, Nuestro Poder es diferente.

Nuestro Poder es sacrificio.

Lo explicaré con brevedad.

Cuando Kurnovoo, el soberano, erigía las Puertas Dora-

das, Se estaba esforzando para entrar en el Templo.

Aún así, mantuvo hasta el final Su sacrificio.

Cuando Salomón buscaba el poder de la Belleza;

Cuando, a través de Sulamith, le fue revelado el símbolo de la Verdad suprahumana,

Aún así, Se mantuvo como rey, y llevó hasta el

final Su sacrificio.

Cuando el Maestro espiritual del Tíbet, A-lal Ming, se estaba esforzando hacia las montañas,

donde el Señor se Le apareció por vez primera,

Aún permaneció en el valle y aceptó el cáliz del sacrificio.

Cuando el jeque Rossul Ibn Rahim se esforzaba por entregarle el poder a Su hijo,

No obstante, oyó la Voz y renunció a todo para servir hasta su conclusión.

Cuando el Instructor, Orígenes, comprometió, cuerpo y espíritu,

Dio todo para divulgar las últimas enseñanzas de Cristo, Aún llevó la carga de enseñar durante toda su vida. Cuando Sergio de Radónega declinó el trono del Metropolitano,

Y se esforzaba en comunicarse con los animales, Siguió construyendo monasterios,

Y mantuvo a Sus discípulos a Su alrededor.

Cuando Akbar, llamado el Grande, colocó las piedras de la religión unificada,

Su alma anhelaba estar bajo el Árbol de la Sabiduría, Donde El recibió la iluminación.

Sin embargo, permaneció sobre los escalones de Su trono.

Al conocer dónde está el podvig,

Al conocer que el poder es sacrificio.

Mientras se afirma la victoria, dirás,

"Señor, aparta de mí esta copa triunfal." copa triunfal."

Entonces, alcanzarás el derecho a crear,

Y tu espíritu será inatacable. inatacable

Recuerda este Libro del Sacrificio.

Porque revela los Portales del Cumplimiento y de la Disposición.

Y, al estar preparado, lo conocerás todo.

Porque todo se te abrirá, se te dará y se te dirá.

Mas sólo escucha y recuerda.

Y primordialmente lee, y relee.

Porque con frecuencia la forma física oscurece el conocimiento del espíritu.

Y cuando contemples la conflagración profetizada dirás,

"Esto es por lo cual ayer llevé lejos mis posesiones."

Y al contemplar el relámpago, inclinarás tu cabeza en reverencia a la Voluntad del Señor.

Lo dije, te di instrucciones – atesóralo.



# W H Y

# White Mountain Education Association Meditation Monthly International

VOL. XXX ISSUE Núm. 1

El MMI se encuentra en la pág. web http://www.wmea-world.org E-mail: staff@wmea-world.org

© 1982–2012
White Mountain
Education Association
Todos los derechos
están reservados.
Se prohíbe cualquier
reproducción en todo

#### TABLA DE CONTENIDO

El Agni Yoga y el, Sacrificio 1 Carta a la Red de Colaboradores

Bodhisattvas 3

2

7

Calendario de Actividades

Arte de la Portada : *Kuan Yin*, 1933 por Nicolás Roerich

### **Networkers Letter**

#### Queridos amigos y amigas,

Esta edición de *Meditation Monthly International* refleja no sólo nuestro nuevo año de publicación, sino también reconoce el año 30 de la Fundación de White Mountain Education Association. Cuando pienso en la lucha del grupo cuesta arriba, sus éxitos y sus fracasos, lo antiguo y lo nuevo, las acogidas y las despedidas y el traslado en 1992 de nuestra sede desde Florida a Arizona, aturde, ya que con el progreso viene el cambio.

Al comienzo de este año nos dieron la oportunidad de establecer un nuevo santuario en dos cuerdas de tierra hermosa, dominada por una magnífica montaña en el Valle de Williamson, en Prescott, Arizona. El nombre de la tierra y las viviendas se llama Izvara. Izvara significa "Señor de la Montaña", o "Ser Supremo". Puedes leer más de la historia de este nombre vía los años tempranos de la vida de Nicholas Roerich en *Meditation Monthly International*, febrero/marzo 2012 Vol. XXIX Núm 3: http://www.wmea-world.org/MMI/PDFs/2012%202-3-Roerichs.pdf.

Continuamos utilizando la casa parroquial donde permanecen las oficinas principales, y para manejar activamente las muchas responsabilidades de apoyo, antiguas y nuevas, a la labor del grupo. Esto incluye la publicación, el manejo de las muchas tareas de realización de los programas educativos para los reclusos, agregar nuevos cursos por correspondencia, gestión y supervisión de la Universidad de San Sergio y Seminario y la publicación internacional mensual Meditation Monthly International y el WMEA Zodiac Newsletter. Actualmente Izvara se utiliza para clases semanales y seminarios, así como para Servicios Dominicales v Webinars.

Cuando una bendición es dada al propio grupo, también le siguen nuevos retos—retos que pondrán a prueba la "esencia y la unidad" en la vida del grupo.

Esto significa que la integración grupal e individual y la transformación



deben de continuar, la meditación debe mantenerse, deben llevarse a cabo estudios más profundos sobre las palabras del Maestro y debe prevalecer un amor más grande, amor no sólo para nuestros sagrados compañeros de trabajo, sino para toda la humanidad. Sin amor uno no va a entender la alegría de servir al Bien Común, de elevar a la gente y de ampliar su conciencia. En otras palabras, nuestra labor acaba de empezar.

Cuando algunas personas me preguntan si me di cuenta de cuánto trabajo adicional traería a mi vida la nueva propiedad, lo que viene a la mente es la siguiente cita sobre este asunto en MMI: "Ni un sólo Maestro ha pensado en ningún momento que Su trabajo está terminado, o que se merece una recompensa. Esta es la cualidad del autosacrificio de los Bodhisattvas: la creación por medio del trabajo de cada acto de su mano infatigable, pues el ojo conoce la distancia hasta la meta. Así será la labor de los Bodhisattvas - como el Fuego - omnipresente, auto-sacrificial, e infatigable en su esencia." 1

Durante la bendición de nuestra vida y los desafíos que conlleva, el individuo, la familia, el grupo o la nación, no deben mirar la corriente veloz, llena de densas grietas en el hielo, sino elegir un nuevo punto distante en el horizonte para no perder el equilibrio. La misma filosofía se aplica cuando nos enfrentamos a lo que parece ser dificultades insuperables

continúa en la página 6 tercera columna

## Los Bodhisattvas

#### (Todas las referencias fueron compiladas de los Libros de la Enseñanza de Agni Yoga)

#### Agni Yoga, 1929

Agni Yoga, 2. Las personas no se dan cuenta del significado de Dios o Bodhisattva. Como si fueran ciegas preguntan: "¿Qué es la luz?" Pero la gente carece de palabras para describir sus propiedades, a pesar de que perciben la luz a diario.

Tanto se cuida la gente de lo inusual que se confunde acerca de los límites de la luz y de la oscuridad. Es más fácil para ésta concebir a Dios como habitando un palacio sobre la estrella más grande. De otro modo su Dios permanecería sin morada. Su evidente carencia del sentido de proporción la impulsa a degradar lo que existe.

Agni Yoga, 332. ¿Cuál es la naturaleza de la compasión de los Bodhisattvas? Sin restringir la voluntad, dirigen toda fuerza apta, invisible y pacientemente, hacia el bien. No es difícil comportarse de acuerdo a la Guía de los Bodhisattvas, pues Estos toman en cuenta todas las características del espíritu.

Ni un sólo Maestro ha pensado ni por un momento que Su trabajo está terminado, o que se merece una recompensa. Esta es la cualidad del auto-sacrificio de los Bodhisattvas: la creación por medio del trabajo de cada acto de su mano infatigable, pues el ojo conoce la distancia hasta la meta. Así será la labor de los Bodhisattvas -como el Fuego-- omnipresente, autosacrificial, e infatigable en su esencia.

#### Infinito I, 1930

Infinito I, 294. . Las corrientes fluidas enviadas por un Agni Yogui son correlativas a la evolución. La corriente fluida dada genera su semilla, la cual produce una acción correspondiente. Todos los Bodhisatvas utilizaron estas corrientes fluidas en servicio de su auto-sacrificio;

en consecuencia, Nosotros apreciamos enormemente estas manifestaciones. El Agni Yogui constantemente desprendido crea las esferas fluidas. Por lo tanto, Nosotros valoramos enormemente la afirmación de la creatividad ardiente.

Mundo Ardiente I, 1933

entiende la gente común el valor de una sonrisa en medio del afán. Mi consejo es que tú te des cuenta que el número de cuidados no puede disminuirse. Sólo así

dades. Se ha dicho que la sonrisa de un

hombre rico es de poco valor, pero el

hombre pobre que ha retenido su son-

risa se volverá compañero de Dios. Así



Buda el Conquistador por Nicolás Roerich, 1925

Mundo Ardiente I, 522. Entre los privilegios de los Bodhisattvas, el ser solícito por todo lo que existe es la gema de su 1929-1935

corona. Asimismo, la diligencia debería ser saludada como el encendido del Fuego. No son las mezquinas reflexiones las que sacan chispas de luz del corazón sino los pensamientos afanosos. Evitar interesarse es imprudente ya que uno debe apresurase con los fuegos del espíritu. Aquellos que temen afanarse revelan que sus acumulaciones son mínimas. El peregrino experimentado dice, "Carguen sobre mi afanes y cuidados cuando entre al Hermoso Jardín." El ser humano, quien ha recibido el regalo de la capacidad de pensar, no ha aceptado

ni la más mínima de estas responsabili-

nos daremos cuenta que la alegría es una sabiduría especial.

# Cartas de Helena Roerich Libro I,

Cartas de Helena Roerich Libro I, 20 de diciembre, 1934. . [M]uchos piensan que ellos poseen una conciencia cósmica, que ellos han pasado por los más elevados grados de iniciación, etc. La vanidad de las personas es la página más trágica en la historia de la humanidad. Sólo cuando la gente sea capaz de ver los verdaderos registros de la historia del planeta, esta tragedia se volverá completamente visible. ¡La hora llegará cuando aquellos se puedan dar cuenta de que si no hubiera sido por el sacrificio de un pequeño grupo

de Elevados Espíritus quienes, a través de eones, se han encarnado entre la gente en los momentos cruciales de la historia del planeta para poder darle a la conciencia de la humanidad un nuevo impulso, y si su esfuerzo no hubiera sido continuado por un pequeño número de discípulos y de colaboradores, nuestra humanidad estuviera aún ahora al nivel de los trogloditas!

De este modo, podemos ver como el mismo Ego de la Más Grande Individualidad ha aparecido en toda una serie de Grandes Imágenes. ¡Sinceramente, muy pocas encarnaciones importantes le son dejadas a los moradores de la tierra! En verdad, nosotros debemos estar muy agradecidos a aquellos Bodhisattvas, como se Los llama en el oriente, por todo aquello que es lo más precioso, lo más elevado y lo más importante en el mundo, ya que Ellos han alimentado a la conciencia humana y de esta manera han transformado y prolongado nuestras vidas.

Voy a citar unos pocos extractos del libro Fundamentos del Budismo de N. Rokotoff, respecto de los Bodhisattvas

"La palabra Bodhisattva comprende dos conceptos: Bodhi-iluminación o despertar y Sattva—la esencia. ¿Quiénes son estos Bodhisattvas? Son los discípulos de los Budas, quienes voluntariamente han renunciado a su liberación personal y, siguiendo el ejemplo de su Maestro, han entrado en un espinoso, largo y penoso camino para ayudar a la humanidad. Tales Bodhisattvas aparecen en la tierra en el medio de las más variadas condiciones de la vida. Físicamente similares al resto de la humanidad, ellos se diferencian completamente en su psicología, siendo constantemente heraldos de los principios del bienestar común. ¿Cuáles son las cualidades que posee un Bodhisattva? Las primeras cualidades que han sido subrayadas en la Enseñanza de Gautama Buda y en la

Enseñanza del Bodhisattva Maitreya, dada por Él a Asanga, y de acuerdo a la tradición del siglo cuarto fueron: el máximo desarrollo de la energía, la falta de temor, valor, paciencia y constancia en el esfuerzo. La energía es la base de todo ya que contiene en sí misma todas las posibilidades. Los Budas están eternamente en acción; la inmovilidad

Les es desconocida. Como el movimiento eterno del espacio, las acciones de los Hijos de los Conquistadores se manifiestan en los mundos. ...

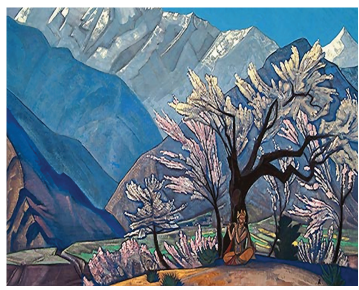
"Poderoso, valiente, firme en Sus pasos, sin rechazar la carga del esfuerzo por el Bien Común. ... Existen tres alegrías en los Bodhisattvas: la alegría de dar, la alegría de ayudar y la alegría de la per-

cepción eterna. Paciencia siempre, en todo y en todas partes. En su compasión activa, Los Hijos del Buda, los Hijos de los Conquistadores y los Bodhisattvas son las Madres de todo lo que existe." (Mahayana-Sutra.)

¿No son estos Bodhisattvas los líderes de ese ciento que se puede encontrar en nuestro planeta? Gravoso es el destino de estos Bodhisattvas; nadie ha soportado (y Ellos lo continúan soportando) tanta infamia y persecuciones como la han soportado Ellos, estos verdaderos Salvadores de la raza humana. De entre sus miembros provienen los Fundadores de los grandes reinos, de las grandes religiones y filosofías, muchos alquimistas y varios santos. ¡Pero no Los busques entre los dogmáticos con mente

estrecha! Los Bodhisattvas son los Fundadores de las religiones vivientes del corazón, y no de los dogmas esclavizantes. Ellos son los Fundadores de las religiones Ardientemente Purificadoras.

Cartas de Helena Roerich Book I, 12 de abril, 1935. Esa individualidad, la cual, en la concepción del Oriente, tomó la Imagen de Maitreya, se convirtió en



Krishna por Nicolás Roerich, 1929

Buda hace mucho tiempo.

#### De los escritos de H. P. Blavatsky

Al final del [libro] *Cinco Años de la Teosofía*, hay un glosario que da la siguiente definición: "Bodhisattvas, Egos evolucionando hacia el Budado." *El Glosario Teosófico* ofrece una definición más extensa. Para mayor información se refiere a los estudiantes al Índice de la *Doctrina Secreta*.

En el limitado espacio asignado a un folleto, se ofrece otra presentación de este maravilloso tema.

En el Ashram del Himalaya donde H.P.B. recibió su formación para el trabajo en el mundo, le fue requerido aprender de memoria ciertas de las Estancias, cuyo origen está oculto en la gran antigüedad. De la misma Fuente vinieron las *Estancias del Libro del Dzyan*, en el que se basaban el volumen de *La Doctrina Secreta --Cosmogénesis y Antropogénesis*.

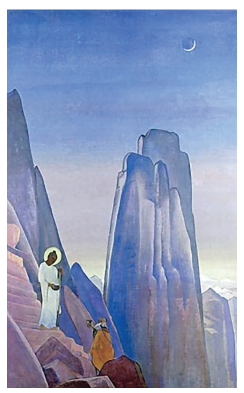
El Libro de Preceptos de Oro es el título del libro de preceptos que H.P.B. estaba obligada a memorizar. En su traducción de algunos de estos preceptos más tarde presentó a sus discípulos esa gema invaluable, La Voz en el Silencio, que está compuesta en tres secciones: (1) "La Voz del Silencio,"2) "Los Dos Senderos", 3) "Los Siete Portales". La serie debe considerarse como una Enseñanza continua — para la meditación y la completa absorción. Las notas al calce son de gran importancia y no deben descuidarse.

Cerca del final de "Los Siete Portales" se encontrará lo siguiente: "La compasión no es ningún atributo. Es la ley de las leyes — armonía eterna, el Ser de Alaya; una ilimitada esencia universal, la luz del derecho eterno y la aptitud de todas las cosas, la ley del amor eterno. Mientras más te hayas transformado en uno con eso, tu ser infundido en su ser, más tu Alma se unirá con lo que es, aún más, te transformarás en la compasión absoluta. Tal es el Sendero Arya, camino de los Budas de la perfección".

Los párrafos siguientes se pueden encontrar en las notas al calce:

"Esta compasión no debe considerarse bajo la misma luz que 'Dios, el amor divino' de los teístas. La compasión aquí, significa una ley abstracta e impersonal, cuya naturaleza, siendo de absoluta armonía se echa a perder por la confusión de la discordia, el sufrimiento y el pecado."

"Un Bodhisattva es, en la Jerarquía, un poco menos que un Buda perfecto. En el argot exotérico estos dos están muy confundidos. Sin embargo la correcta percepción innata popular, se debe a su abnegación, y ha colocado a un Bodhisattva más alto en reverencia, que a un Buda."



**Buda el Davidoso** por Nicolás Roerich, 1932

"Esta misma reverencia popular llama 'Budas de la compasión,' a aquéllos Bodhisattvas que, habiendo alcanzado el rango de un Arhat (es decir, habiendo completado la cuarta, o séptima etapa del Sendero), se niegan a pasar al estado del nirvana, o ' ponerse el manto del Dharmakaya y cruzar a la otra orilla,' como pasaría, ya que estaría más allá de su potestad el poder ayudar a los hombres aún cuando fuese tan poco como lo permitiese el Karma. Ellos prefieren permanecer invisibles (en espíritu, por así decirlo) en el mundo y contribuir a la salvación de los hombres influyéndolos para seguir la buena ley, es decir, llevarlos por el camino de la rectitud. Es parte del budismo exotérico del Norte, honrar a todos esos grandes personajes como Santos, e incluso ofrecerles oraciones, como lo hacen los

griegos y los católicos con sus santos y patronos; por otra parte, las enseñanzas esotéricas no contemplan nada de esto. Hay una gran diferencia entre las dos enseñanzas. El exoterista laico, apenas conoce el verdadero significado de la palabra Nirmanakaya — de ahí la confusión y las explicaciones inadecuadas de los Orientalistas. Por ejemplo, Schlagintweit cree que Nirmanakaya significa una forma física asumida por los Budas cuando encarnan en la tierra — 'el menos sublime de sus gravámenes terrenales' (vid. Budismo en el Tíbet), y procede a dar una visión totalmente falsa sobre el tema. La verdadera enseñanza es, sin embargo, la siguiente:

"Los tres cuerpos Búdicos o formas son denominados:

- 1. Nirmanakaya;
- 2. Sambhogakaya;
- 3. Dharmakaya.

El primero es esa forma etérea que uno asumiría al salir de su [cuerpo] físico, y que aparece como su cuerpo astral — teniendo además todo el conocimiento de un Adepto. El Bodhisattva lo desarrolla [cuerpo nirmanakáyico]] en sí mismo según avanza en el sendero. Habiendo llegado a la meta y haber rehusado sus frutos, permanece en la tierra, como un Adepto; y cuando muere, en lugar de entrar en el Nirvana, permanece en ese cuerpo glorioso que ha tejido para sí mismo, invisible para la humanidad no iniciada, para vigilarla y protegerla.

"Sambhogakaya es lo mismo, pero con el brillo adicional de tres perfecciones, una de las cuales es la obliteración completa de todas la preocupaciones terrenales.

"El cuerpo Dharmakáyico es el de un Buda completo, es decir, ningún cuerpo en absoluto, sino un aliento ideal; con la conciencia fusionada en la conciencia universal, o el alma desprovista de todo atributo. Una vez un Dharmakaya, un Adepto o Buda deja atrás toda posible relación con, o pensamiento, sobre la tierra.

"Así, para poder ayudar a la humanidad, un Adepto que ha ganado el derecho [al Nirvana,] 'renuncia el cuerpo Dharmakáyico' en el argot místico; del Sambhogakaya retiene sólo el gran y completo conocimiento y permanece en su [cuerpo] Nirmanakáyico.

"La escuela esotérica enseña que Gautama Buda, con varios de sus Arhats, es tal Nirmanakaya, y debido a su gran renuncia y sacrificio por la humanidad, no existe ningún otro conocido que lo supere".

#### Supramundano I, 1938

Supramundano I, 40. Urusvati, siente en su corazón todo aquello que pasa en el Mundo. Las acciones pueden ser divididas en compasivas y despiadadas. La humanidad debería recordar esta distinción, especialmente ahora. Las percepciones sentidas, aún con muchas diferencias, pueden ser unidas, pero la crueldad es la unidad de las fuerzas tenebrosas y entre ellas no se encontra-rán colaboradores de la Hermandad. Si Nosotros, recordamos las vidas pasadas de Nuestros Hermanos, Nosotros, no encontraremos ni una sola acción despiadada. Más fue la acción del corazón ardiente la que los llevó al cadalso, a la cruz y a todas las torturas inventadas por el malicioso y el ignorante.

Nosotros, no le rehuimos a la vida. Cuando Nosotros, nos manifestamos no nos distinguimos de las otras personas.

Ustedes mismos pueden testificar esto, cuando Djwal Khul fue para darte la bienvenida, Él no apareció diferente a los otros Lamas. Urusvati sintió inmediatamente algo inusual, mas este mismo sentimiento pudo haberlo causado el jefe del monasterio. Así, exteriormente, todos los Hermanos y colaboradores tienen la usual apariencia terrenal. Más incluso

con dicha apariencia convencional su cálida sinceridad y honestidad brillará en cada mirada y en cada sonrisa. Uno puede llamar esta calidad de sinceridad con otros nombres, más científicos, mas Nosotros, deseamos afirmar el aspecto más humano de Nuestra Morada.

Algunos de Nuestros nombres pueden ser encontrados en libros. Ellos son muy solemnes. Uno puede leer acerca de Manú, o de los Bodhisattvas. Recuerda que algunas naciones están necesitando elevadas y nobles designaciones, mas Nosotros, somos simplemente Servidores de la Luz y Veneramos a la Jerarquía. Nuestro primer pedido es de perfeccionamiento, no de títulos o rangos. Y respecto de la Jerarquía, esta expresión de "títulos y rangos" no debería ser entendida en el sentido terrenal, en el que la gente expresa su amor por toda clase de rangos y distinciones. Nosotros, servimos a la Jerarquía infinita, Nosotros, aceptamos liderar, no como una distinción sino como una necesidad inmutable. Semejante responsabilidad debería ser el fundamento de todas las comunidades humanas. Nosotros, no le damos importancia a los títulos ya que durante Nuestras muchas vidas Nosotros, hemos tenido un gran número de distinciones y títulos en diferentes idiomas. Muchos de estos títulos han sido completamente borrados de la memoria humana. ¿Quién podrá nombrar a los resplandecientes Soberanos de la Atlántida? Sólo en medio de los pantanos del Tsaidam podrá uno ver las imágenes radiantes de las antiguas ciudades. Urusvati recuerda esas estructuras y la escultura del Gran Toro.

Recuerda que durante la sucesión de Nuestras vidas Hemos conservado la memoria de los más grandes acontecimientos y los hemos registrado en los depósitos de la Hermandad. Que aquéllos que deseen tener una idea de Nuestra Vida Interior asimilen los muchos detalles que forman los Estatutos de Nuestra Morada.

continúa de la página 2 Carta a la Red de Colaboradores

cuando toda esperanza parece perdida, cuando parece como si nos enfrentásemos a nuestra hora más oscura. Debemos elegir algún punto distante en el horizonte para no perder el equilibrio. "Hay que amar la evolución en todas sus etapas. El cambio eterno es la base de la vida."

Y por último, permítanme repetir las palabras de la Enseñanza como un recordatorio de nuestro futuro: "La nueva tarea es el perfeccionamiento del trabajo. El trabajo será victorioso no en un futuro distante sino en los años venideros; junto a este se aproximarán las vibraciones beneficiosas de la Nueva Era. No olvidemos que en la víspera de la Nueva Era de la Luz uno debería aprender a reverenciar la labor."

Estaremos celebrando nuestro 30 aniversario el fin de semana del 12, 13 y 14 de octubre con una reunión de la membresía, un seminario de todo el día y el Servicio Dominical el cual será transmitido por Webinar. El tema del seminario es La Conciencia Grupal. Espero verlos ahí, pero deben registrarse tan pronto como puedan, ya que el espacio es limitado.

Con Amor,

Joleen Dianne DuBois Presidenta y Fundadora

#### Notas:

<sup>1</sup>Agni Yoga, verso 332. Primera Edición, Copyright© 2001 Sociedad Agni Yoga Hispana, Inc. <sup>2</sup>Supramundano IV, verso 724. Primera Edición, copyright© 2011 Sociedad Agni Yoga Hispana, Inc. 3ídem, verso 758.



The Florida (Sarasota) Group meets biweekly to study the Teachings. Please call Ginette Parisi at (941) 925-0549 for complete information. The Ohio (Marysville) WMEA group meets monthly for Sun Festivals and classes. Please call Kathy O'Conner at (937) 642-5910 for complete information. The Puerto Rico WMEA Group meets weekly to study the Teachings. Please call Jennifer Santiago at (787) 649-3817 for complete information.

The Colorado (Longmont) WMEA Study Group meets each month for Full Moon meditation gatherings. Please call Doreen Trees at (303) 651-1908 for complete information.

#### October

- Wed. 3 Class: *Ashrams & the Golden Chain*, 7–8 p.m., Izvara Center
- Sun. 7 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "Agni Yoga and Psychic Energy" with Rev. Joleen DuBois, 10:30 a.m., Izvara Center
- Tues. 9 Paloria Study Group, 6:30–8:00 p.m., Izvara Center
- Wed. 10 Class: Ashrams & the Golden Chain, 7–8 p.m., Izvara Center
- Fri. 12 Membership Meeting (members only), 7 p.m., Izvara
- Sat. 13 WMEA 30th Anniversary Celebration Seminar, 9:30 AM-4 PM; Banquet 6 PM
- Sun 14 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "Agni Yoga and Infinity" with Ms. Saskia Frau, 10:30 a.m., Izvara Center
- Tues. 16 Paloria Study Group, 6:30–8:00 p.m., Izvara Center
- Wed. 17 Class: Ashrams & the Golden Chain, 7–8 p.m., Izvara Center
- Sun 21 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "Agni Yoga and Thinking" with Rev. Joleen Du-Bois, 10:30 a.m., Izvara Center
- Wed. 24 Class: Ashrams & the Golden Chain, 7–8 p.m., Izvara Center
- Sun 28 Sun Festival of Scorpio, Lecture and Group Meditation, with Rev. Val Drost, 10:30 a.m., Izvara Center
- Wed. 31 Class: Ashrams & the Golden Chain, 7–8 p.m., Izvara Center

#### November

- Sun. 4 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "Psychic Energy and Groups" with Rev. Joleen DuBois, 10:30 a.m., Izvara Center
- Wed. 7 Class: *Ashrams & the Golden Chain*, 7–8 p.m., Izvara Center
- Sun. 11 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "The Law of Cause and Effect" with Mr. Lewis Agrell, 10:30 a.m., Izvara Center
- Tues. 13 Paloria Study Group, 6:30–8:00 p.m., Izvara Center
- Wed. 14 Class: *Ashrams & the Golden Chain*, 7–8 p.m., Izvara Center
- Sun. 18 Sunday Service: Meditation, Singing, and Lecture "*Thanksgiving Service*" with Rev. Joleen DuBois, 10:30 a.m., Izvara Center
- Tues. 20 Paloria Study Group, 6:30–8:00 p.m., Izvara Center
- Wed. 21 No Class
- Sun. 25 Sun Festival of Sagittarius, Lecture and Group Meditation, with Rev. Valarie Drost, 10:30 a.m., Izvara Center
- Wed. 28 Class: *Ashrams & the Golden Chain*, 7–8 p.m., Izvara Center

Ask about Sunday classes for kids and teens.

All Sunday lectures from Prescott are available on CD. CDs are \$10 each, the price of which includes postage and handling. Please send your order to: WMEA, 543 Eastwood Drive, Prescott, AZ 86303.

WMEA Center: 543 Eastwood Dr., Prescott – Phone: (928) 778-0638 for information.

|                           | White Mountain Education Association |
|---------------------------|--------------------------------------|
| Subscription renewal      | P.O. Box 11975                       |
| (Effective each December) | Prescott, AZ 86304                   |
| Donation (other) \$       | Change of Address                    |
| Name                      |                                      |
| Address                   |                                      |

PLEASE CLIP AND MAIL

The White Mountain Education Association is a tax-exempt, non-profit organization.

Contributions to help support the publishing and printing of 
Meditation Monthly International are tax exempt.

White Mountain Education Association is now publishing

Meditation Monthly International on the Internet.

Look for it on the World Wide Web http://www.wmea-world.org

If you are in the following areas, you are welcome to call for information about the local White Mountain Study Group:

In Sarasota, Florida (941) 925-0549 In Longmont, Colorado (303) 651-1908

In Puerto Rico (787) 649-3817

In Marysville, Ohio (937) 642-5910

White Mountain Education Association P.O. Box 11975
Prescott, Arizona 86304